El futuro de la teoria: un
manifiesto metamodernista

Jason Ananda Josephson Storm



Prefacio a la Edicion Espanola

Una generacién de tedricos nos dijo que la modernidad habia termi-
nado, que el autor estaba muerto, que el arte estaba arruinado, que la
verdad habfa caducado, que la filosofia habia concluido, que la novela
estaba obsoleta, y que incluso el rock-and-roll se suponia que habfa se-
guido a Dios hacia el olvido. Con quizds mayor astucia, varios tedri-
cos cuestionaron la unidad de los conceptos y las categorias maestras
académicas —religion, arte, ciencia, entre otras— cayeron en decadencia
y muchas de las disciplinas con ellas retrocedieron hacia la comparti-
mentacion y los silos intelectuales. Mds tarde, con una soberbia cre-
ciente, los tedricos declararon el fin de la narrativa, el fin de la historia,
el fin de la ideologfa, e incluso el fin del capitalismo.

Y sin embargo, estaban equivocados. Todos ellos han vivido mu-
cho después de su supuesto fallecimiento.

Vivimos después de un apocalipsis. (Si no, muchos apocalipsis...).

Sin embargo, todavia vivimos a la sombra de los conflictos ideo-
légicos de la generacién anterior. Derrida era mayor que Elvis. La ar-
quitectura y la literatura posmodernas han pasado de moda como los
pantalones de campana, pero nuestras formas dominantes de teorfa to-
davia estdn atrapadas en necios rechazos de escepticismos que nunca se
molestaron en comprender. Al no comprender la naturaleza de las cri-
ticas, la mayorfa de los tedricos estin atrapados en las viejas trincheras,
re-luchando las viejas batallas en lugar de avanzar. Los posmodernistas
y positivistas originales estin muertos hace tiempo, pero en muchos
sectores de la academia todavia estamos flagelando sus caddveres.

Urge una nueva filosoffa. Urge una nueva gran teorfa capaz de to-
mar las calles. Urge una filosoffa que sea mds que mera objetividad de
golpes en la mesa o juegos de palabras politicamente motivados. La
mayor parte de lo que llamamos teorfa es simplemente ventriloquia y
argumento de autoridad. Los tedricos identifican un problema y luego
ensamblan un conjunto de grandes nombres y con mds o menos fide-
lidad a sus proyectos usamos su autoridad para gestar una conclusién.

29



Pasamos nuestro tiempo imaginando qué podrian haber pensado
Unamuno o Descartes sobre el cambio climdtico o metafisica social.
Pero excepto para avanzar en carreras académicas individuales, el co-
nocimiento resultante es mayormente insigniﬁcante.

Urgen teorfas y métodos que realmente sean generativos de nuevo
conocimiento y nuevas formaciones politicas. El objetivo no es retro-
ceder a algunos dias imaginados, sino trazar un nuevo camino hacia
el futuro. Urge trabajar juntos hacia la Felicidad Revolucionaria y el
florecimiento multiespecie.

X
Este es un manifiesto para una nueva filosoffa. Llama a un nuevo fu-
turo para la teorfa. A diferencia de muchos de mis compafieros me-
tamodernistas, no pretendo describir un zeztgeist o paradigma, sino
provocar una revolucion.

Quiero reconocer desde el principio que deberfa haber algo auto-
miticamente sospechoso acerca del manifiesto filoséfico como género.
Esto se debe a que los primeros manifiestos eran proclamaciones poli-
ticas que hacfan “manifiesta” la voluntad de un soberano. Cuando sur-
gieron los manifiestos socialistas, invirtieron este género y lo transfor-
maron en un llamado al cambio revolucionario en nombre de las masas
en lugar del gobernante existente. Los futuristas italianos usurparon el
lenguaje del radicalismo politico para llamar a una “revuelta” poética
contra el statu quo artistico, lanzando asf lo que se convirtié en el ma-
nifiesto artistico. Asi, el manifiesto de los artistas surgi6é desplazando
las motivaciones politicas a un dmbito estético mientras se mantenia el
gesto hacia el radicalismo.

Mi punto es que, tipicamente, los manifiestos son declaraciones de
intencidén normativa enmarcadas en términos revolucionarios. No son
usualmente argumentos razonados para posiciones filoséficas particu-
lares, sino declaraciones de cémo son las cosas o cédmo deberfan ser.
Asi, el propio género del manifiesto tiende a alejar a los autores de la
evidencia, el argumento légico o la exposicién compleja. Sin embargo,
eso es lo que encontrards aqui. Entre los pdrrafos anteriores y el capi-
tulo final, hallards una obra filoséfica que intenta abordar problemas

30



tedricos serios y rastrear sus implicaciones. Dadas las limitaciones del
género, la mayor parte de la obra debe leerse como un meta-manifiesto
filoséfico sincero-irénico.

Todo lo demds podria ser leido como el espacio entre paréntesis.
Dentro de estos, los lectores también encontrarin una filosofia siste-
mdtica para una generacién que fue ensefiada a desconfiar de los siste-
mas, incluso mientras las filosoffas no sistemdticas e ideologfas contra-
dictorias colonizaban el mundo y devastaban el planeta. Lo que sigue
es un intento de ser coherente, porque las ideas sobre el lenguaje, la
sociedad, el significado y la ética se entrelazan, queramos o no. Nece-
sariamente, el Metamodernismo no es un sistema totalizante o com-
pleto, sino uno fundado en su propia falibilidad. Aspira a ser reflexivo,
generativo, a ser una teorfa que marque una diferencia en la pricticay
que presente sus argumentos en un lenguaje lo mds claro posible con
un minimo de chorradas.

Afortunadamente, tienes ante ti una traduccién maravillosamen-
te hdbil de Matheus Calderén y como guia, un prefacio animado por
el incomparable Juan Ignacio Iturraspe Staps. Estoy agradecido con
ambos, asf como con Joaquim Feijéo Pérez, Luis Rodriguez Plaza y
Mutatis Mutandis mds ampliamente. Me siento profundamente hon-
rado de que mi humilde manifiesto sea traducido al espafiol. He esta-
do encantado por la estimulante recepcién de filésofos y artistas de
habla hispana, incluidos Ernesto Castro, Alejandro Ferrer, Luis Giner
Lépez, Miquel Seguré Mendlewicz y Luis Gonzédlez Mérida, asi como
la Comunidad Bondbica de México. Al discutir la traduccién al espa-
fiol, me he beneficiado de los comentarios de Margarita Borja Salazar
y Martin Becker. Mi abuela, quien primero me enseid espaol, estarfa
especialmente orgullosa de ver esta obra en este idioma si atin estuviera
Con NOSOtros.

Esta traduccién también es importante para mi como un gesto con-
tra el imperialismo lingtistico inglés. Por razones de espacio y proxi-
midad, me he centrado en los zmpasses prominentes en la academia an-
gloparlante. Reconozco que esta es una perspectiva situada, y aspiro
a provincializarme. Pero el problema no es solo mio. El tltimo medio

31



siglo ha visto el ascenso del inglés como lengua académica global. Mds
del 80 por ciento de la erudicién internacional de hoy se publica en
inglés. Las revistas y editoriales en inglés dominan las citas y los ran-
kings, obligando a los académicos a traducir su trabajo al inglés para
ser lefdos. Incluso cuando se escribe en otros idiomas, la teorfa global a
menudo se filtra a través de lentes angloparlantes. Asi, veo esta traduc-
cién al espafiol como un golpe contra esta hegemonia. Quizds, querido
lector, descubras algo que ningtin académico angloparlante puede. El
Metamodernismo espera a sus portadores de la antorcha espafoles.

Finalmente, un dltimo punto sobre la traduccién. Una de las prin-
cipales aspiraciones del libro es presentar una nueva ontologfa social
o teorfa de la sociedad en términos de “social kinds”. A lo largo del
texto, se utiliza “tipos sociales” para traducirlo. Sin embargo, no estoy
discutiendo tipos sociales, sino que estoy basindome en la nocién de
“clase natural” en la filosofia de la ciencia. (“Clase social” serfa quizds
una mejor traduccion si no fuera por su significado en el marxismo).
Ademis, para evitar un malentendido, no estoy contrastando las “so-
cial kinds” y las “natural kinds,” sino que estoy cuestionando la idea de
que lo social y lo natural sean opuestos.

Dicho de otra manera, el “social kind” es una abreviatura de “agru-
pacién socialmente construida”. No son sociales en contraste con los
tipos culturales, naturales, politicos, artefactos, econémicos o simbé-
licos. Social Kinds se refiere a cualquier tipo de regularidad o conjunto
de propiedades compartidas producidas intencionalmente o no por la
construccion social. Ademds, sostiene que no sélo los humanos, sino
también otros animales sociales producen tales agrupaciones.

Sigue leyendo. El futuro es ahora.

Jason Ananda Josephson Storm,
Cambridge, Massachusetts, Estados Unidos, 2024

32





