
El futuro de la teoría: un 
manifiesto metamodernista

Jason Ānanda Josephson Storm

Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   5Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   5 21/11/2024   10:28:4921/11/2024   10:28:49



29

Prefacio a la Edición Española

Una generación de teóricos nos dijo que la modernidad había termi-
nado, que el autor estaba muerto, que el arte estaba arruinado, que la 
verdad había caducado, que la filosofía había concluido, que la novela 
estaba obsoleta, y que incluso el rock-and-roll se suponía que había se-
guido a Dios hacia el olvido. Con quizás mayor astucia, varios teóri-
cos cuestionaron la unidad de los conceptos y las categorías maestras 
académicas –religión, arte, ciencia, entre otras– cayeron en decadencia 
y muchas de las disciplinas con ellas retrocedieron hacia la comparti-
mentación y los silos intelectuales. Más tarde, con una soberbia cre-
ciente, los teóricos declararon el fin de la narrativa, el fin de la historia, 
el fin de la ideología, e incluso el fin del capitalismo.

Y sin embargo, estaban equivocados. Todos ellos han vivido mu-
cho después de su supuesto fallecimiento.

Vivimos después de un apocalipsis. (Si no, muchos apocalipsis…).
Sin embargo, todavía vivimos a la sombra de los conflictos ideo-

lógicos de la generación anterior. Derrida era mayor que Elvis. La ar-
quitectura y la literatura posmodernas han pasado de moda como los 
pantalones de campana, pero nuestras formas dominantes de teoría to-
davía están atrapadas en necios rechazos de escepticismos que nunca se 
molestaron en comprender. Al no comprender la naturaleza de las crí-
ticas, la mayoría de los teóricos están atrapados en las viejas trincheras, 
re-luchando las viejas batallas en lugar de avanzar. Los posmodernistas 
y positivistas originales están muertos hace tiempo, pero en muchos 
sectores de la academia todavía estamos flagelando sus cadáveres.

Urge una nueva filosofía. Urge una nueva gran teoría capaz de to-
mar las calles. Urge una filosofía que sea más que mera objetividad de 
golpes en la mesa o juegos de palabras políticamente motivados. La 
mayor parte de lo que llamamos teoría es simplemente ventriloquia y 
argumento de autoridad. Los teóricos identifican un problema y luego 
ensamblan un conjunto de grandes nombres y con más o menos fide-
lidad a sus proyectos usamos su autoridad para gestar una conclusión. 

Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   29Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   29 21/11/2024   10:28:5021/11/2024   10:28:50



30

Pasamos nuestro tiempo imaginando qué podrían haber pensado 
Unamuno o Descartes sobre el cambio climático o metafísica social. 
Pero excepto para avanzar en carreras académicas individuales, el co-
nocimiento resultante es mayormente insignificante.

Urgen teorías y métodos que realmente sean generativos de nuevo 
conocimiento y nuevas formaciones políticas. El objetivo no es retro-
ceder a algunos días imaginados, sino trazar un nuevo camino hacia 
el futuro. Urge trabajar juntos hacia la Felicidad Revolucionaria y el 
florecimiento multiespecie.

*
Este es un manifiesto para una nueva filosofía. Llama a un nuevo fu-
turo para la teoría. A diferencia de muchos de mis compañeros me-
tamodernistas, no pretendo describir un zeitgeist o paradigma, sino 
provocar una revolución.

Quiero reconocer desde el principio que debería haber algo auto-
máticamente sospechoso acerca del manifiesto filosófico como género. 
Esto se debe a que los primeros manifiestos eran proclamaciones polí-
ticas que hacían “manifiesta” la voluntad de un soberano. Cuando sur-
gieron los manifiestos socialistas, invirtieron este género y lo transfor-
maron en un llamado al cambio revolucionario en nombre de las masas 
en lugar del gobernante existente. Los futuristas italianos usurparon el 
lenguaje del radicalismo político para llamar a una “revuelta” poética 
contra el statu quo artístico, lanzando así lo que se convirtió en el ma-
nifiesto artístico. Así, el manifiesto de los artistas surgió desplazando 
las motivaciones políticas a un ámbito estético mientras se mantenía el 
gesto hacia el radicalismo.

Mi punto es que, típicamente, los manifiestos son declaraciones de 
intención normativa enmarcadas en términos revolucionarios. No son 
usualmente argumentos razonados para posiciones filosóficas particu-
lares, sino declaraciones de cómo son las cosas o cómo deberían ser. 
Así, el propio género del manifiesto tiende a alejar a los autores de la 
evidencia, el argumento lógico o la exposición compleja. Sin embargo, 
eso es lo que encontrarás aquí. Entre los párrafos anteriores y el capí-
tulo final, hallarás una obra filosófica que intenta abordar problemas 

Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   30Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   30 21/11/2024   10:28:5021/11/2024   10:28:50



31

teóricos serios y rastrear sus implicaciones. Dadas las limitaciones del 
género, la mayor parte de la obra debe leerse como un meta-manifiesto 
filosófico sincero-irónico.

Todo lo demás podría ser leído como el espacio entre paréntesis. 
Dentro de estos, los lectores también encontrarán una filosofía siste-
mática para una generación que fue enseñada a desconfiar de los siste-
mas, incluso mientras las filosofías no sistemáticas e ideologías contra-
dictorias colonizaban el mundo y devastaban el planeta. Lo que sigue 
es un intento de ser coherente, porque las ideas sobre el lenguaje, la 
sociedad, el significado y la ética se entrelazan, queramos o no. Nece-
sariamente, el Metamodernismo no es un sistema totalizante o com-
pleto, sino uno fundado en su propia falibilidad. Aspira a ser reflexivo, 
generativo, a ser una teoría que marque una diferencia en la práctica y 
que presente sus argumentos en un lenguaje lo más claro posible con 
un mínimo de chorradas.

Afortunadamente, tienes ante ti una traducción maravillosamen-
te hábil de Matheus Calderón y como guía, un prefacio animado por 
el incomparable Juan Ignacio Iturraspe Staps. Estoy agradecido con 
ambos, así como con Joaquim Feijóo Pérez, Luis Rodríguez Plaza y 
Mutatis Mutandis más ampliamente. Me siento profundamente hon-
rado de que mi humilde manifiesto sea traducido al español. He esta-
do encantado por la estimulante recepción de filósofos y artistas de 
habla hispana, incluidos Ernesto Castro, Alejandro Ferrer, Luis Giner 
López, Miquel Seguró Mendlewicz y Luis González Mérida, así como 
la Comunidad Bonóbica de México. Al discutir la traducción al espa-
ñol, me he beneficiado de los comentarios de Margarita Borja Salazar 
y Martin Becker. Mi abuela, quien primero me enseñó español, estaría 
especialmente orgullosa de ver esta obra en este idioma si aún estuviera 
con nosotros.

Esta traducción también es importante para mí como un gesto con-
tra el imperialismo lingüístico inglés. Por razones de espacio y proxi-
midad, me he centrado en los impasses prominentes en la academia an-
gloparlante. Reconozco que esta es una perspectiva situada, y aspiro 
a provincializarme. Pero el problema no es solo mío. El último medio 

Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   31Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   31 21/11/2024   10:28:5021/11/2024   10:28:50



32

siglo ha visto el ascenso del inglés como lengua académica global. Más 
del 80 por ciento de la erudición internacional de hoy se publica en 
inglés. Las revistas y editoriales en inglés dominan las citas y los ran-
kings, obligando a los académicos a traducir su trabajo al inglés para 
ser leídos. Incluso cuando se escribe en otros idiomas, la teoría global a 
menudo se filtra a través de lentes angloparlantes. Así, veo esta traduc-
ción al español como un golpe contra esta hegemonía. Quizás, querido 
lector, descubras algo que ningún académico angloparlante puede. El 
Metamodernismo espera a sus portadores de la antorcha españoles.

Finalmente, un último punto sobre la traducción. Una de las prin-
cipales aspiraciones del libro es presentar una nueva ontología social 
o teoría de la sociedad en términos de “social kinds”. A lo largo del 
texto, se utiliza “tipos sociales” para traducirlo. Sin embargo, no estoy 
discutiendo tipos sociales, sino que estoy basándome en la noción de 
“clase natural” en la filosofía de la ciencia. (“Clase social” sería quizás 
una mejor traducción si no fuera por su significado en el marxismo). 
Además, para evitar un malentendido, no estoy contrastando las “so-
cial kinds” y las “natural kinds,” sino que estoy cuestionando la idea de 
que lo social y lo natural sean opuestos.

Dicho de otra manera, el “social kind” es una abreviatura de “agru-
pación socialmente construida”. No son sociales en contraste con los 
tipos culturales, naturales, políticos, artefactos, económicos o simbó-
licos. Social Kinds se refiere a cualquier tipo de regularidad o conjunto 
de propiedades compartidas producidas intencionalmente o no por la 
construcción social. Además, sostiene que no sólo los humanos, sino 
también otros animales sociales producen tales agrupaciones.

Sigue leyendo. El futuro es ahora.

Jason Ānanda Josephson Storm,
Cambridge, Massachusetts, Estados Unidos, 2024

Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   32Kadmos Storm posferro 21.11.24.indd   32 21/11/2024   10:28:5021/11/2024   10:28:50




